
Исламское законодательство
является уникальным
религиозным законом и не
противоречит разуму, так
зачем же нужны
установленные исламом
наказания?

Эти наказания установлены для сдерживания и кары тех, кто стремится
творить нечестие на земле, о чём свидетельствует тот факт, что они не
применяются в случаях непредумышленного убийства или кражи по
причине голода и крайней нужды. И эти наказания не применяются к
несовершеннолетним, умалишённым или психически больным. И в основе
своей они нужны для оберегания общества. Что же до суровости этих
наказаний, то это отвечает интересам общества, о которых заботится
религия, чему члены общества должны радоваться. Само существование
этих наказаний — это милость для людей, с помощью которой им
обеспечивается безопасность, и только преступники, бандиты и прочие
злодеи будут возражать против этих наказаний, потому что они боятся за
себя. Некоторые из этих наказаний содержатся и в законах, созданных
человеком, например, смертная казнь, и другие.

Критикующие эти наказания учитывают интересы преступника и забывают
об интересах общества, жалеют преступника, но не жалеют жертву,
делают акцент на суровости наказания и игнорируют тяжесть
преступления.

Если бы они сравнили наказание с преступлением, они бы осознали
справедливость шариатских наказаний и их соответствие преступлениям.
Если мы вспомним, например, поступок вора, когда он ходил, скрываясь
под покровом темноты, взламывал замок, направлял оружие и пугал
невинных, нарушал неприкосновенность жилища и готов был убить тех,
кто посмеет оказать ему сопротивление, а убийство часто совершается как



способ удачно завершить кражу или убежать от её последствий — в
подобных случаях преступник нередко убивает всех без разбора…. Так вот,
размышляя над поступком этого вора, мы осознаем предельную мудрость
и обоснованность суровости шариатских наказаний.

Сказанное относится ко всем шариатским наказаниям. Мы должны
задуматься о преступлениях, за совершение которых эти наказания
предписаны, об опасностях и вреде, которые эти преступления несут в
себе, о несправедливости и агрессии, в них заключённых, и это поможет
нам осознать, что Всевышний Аллах предписал для каждого преступления
соответствующее ему наказание, позаботившись о том, чтобы воздаяние
соответствовало поступку.

«и твой Господь ни с кем не поступит несправедливо»[180]. Сура 18
«Пещера», аят 49.

До того, как были предписаны эти сдерживающие наказания, ислам
предоставлял достаточно способов воспитания и профилактики, чтобы
удержать преступников от совершённого ими преступления, если бы у тех
было разумное сердце или милосердная душа. Более того, ислам никогда
не применяет эти наказания до тех пор, пока не убедится, что человек,
совершивший преступление, сделал это без оправдания и что в данном
случае отсутствовало принуждение. И совершение преступником данного
преступления после всех этих профилактических мер свидетельствует о
его нечестивости и извращённости, а также о том, что он заслуживает
болезненного, внушающего страх наказания.

Ислам справедливо распределяет материальные блага, и он дал бедным
право на долю имущества богатых. И он возложил на мужа и
родственников обязанность содержать тех, кто находится на их
иждивении. И он предписал хорошо принимать гостя и делать добро
соседу. Он возложил на государство ответственность за то, чтобы его
члены были полностью обеспечены необходимым — едой, одеждой,
жильём и так далее, — чтобы они могли вести достойную жизнь. Также
ислам предоставляет людям — тем, кто способен на это, — возможность
работать, занимаясь достойной деятельностью, так что каждый способный



трудиться может делать столько, сколько ему по силам, и при этом всем
предоставляются равные возможности.

Предположим, что человек возвращается домой и обнаруживает, что
члены его семьи убиты кем-то, например, с целью кражи или мести, и
власти арестовывают его и приговаривают к определённому сроку
тюремного заключения, хоть длительному, хоть короткому, в течение
которого он ест и пользуется услугами в тюрьме, в которые сам
пострадавший вносит свой вклад, уплачивая налоги.

Какова будет его реакция в тот момент? В конце концов он сойдёт с ума
или пристрастится к наркотикам, стараясь забыть свою боль. А если бы
подобная ситуация произошла в государстве, применяющем исламский
закон, власти бы поступили иначе. Они привели бы преступника к семье
жертвы преступления, чтобы они сами приняли решение относительно
этого преступника и либо воздали ему равным, что было бы в высшей
степени справедливо, либо приняли выкуп, выплачиваемый за убийство
человека в качестве возмещения за пролитую кровь, либо простили,
причём прощение — лучше всего.

«Если же вы будете снисходительны, проявите великодушие и простите
их, то ведь Аллах — Прощающий, Милующий»[181]. Сура 64 «Взаимное
обделение», аят 14.

Каждый человек, изучающий исламское право, понимает, что
установленные исламом наказания — это скорее превентивная
воспитательная мера, нежели акт возмездия или действие, обусловленное
желанием применять эти наказания. Например:

Необходимо действовать осторожно и обдуманно, а также искать
оправдания и отклонять подозрения, прежде чем применять наказание,
согласно хадису Посланника Аллаха: «Не применяйте наказание в
сомнительных случаях».

Если человек совершил проступок, но Всевышний покрыл его, и он не
показал свой проступок людям, то он не подлежит наказанию, поскольку
ислам не предписывает выслеживать и шпионить за людьми с целью



поймать их с поличным, если они вдруг решат совершить что-то
неприглядное и предосудительное.

Если жертва прощает преступника, наказание не применяется.

«Если же убийца прощён своим братом, то следует поступить по
справедливости и уплатить ему выкуп надлежащим образом. Таково
облегчение от вашего Господа и милость»[182]. Сура 2 «Корова», аят 178.

Преступление должно быть совершено умышленно, а не под
принуждением — к принуждённому наказание не применяется. Посланник
Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) сказал:

«С моей общины была снята ответственность за совершённое по ошибке,
по забывчивости и под принуждением»[183]. Достоверный хадис.

Смысл суровости шариатских наказаний, которые описываются как
жестокие и варварские (согласно их утверждениям), таких как убийство
убийцы, побивание камнями прелюбодея, отсечение кисти вору и другие
подобные наказания, заключается в том, что эти преступления считаются
основными, главными злодеяниями, и каждое из них включает в себя
посягательство на один или несколько из пяти основных ценностей (это
религия, душа, потомство, деньги и разум), в отношении которых
человеческие законы во все времена единодушно утверждали, что они
должны сохраняться и оберегаться, поскольку без них нормальная жизнь
невозможна.

По этой причине совершивший любое из них заслуживает действительно
сурового наказания, чтобы это было сдерживающим фактором для него и
других.

Исламская жизненная программа должна быть принята полностью, и
исламские наказания не могут применяться в отрыве от учения ислама с
его экономической и социальной составляющей. И именно отдалённость
некоторых людей от учения истинной религии побуждает их к совершению
преступлений. Посмотрите на эти тяжкие преступления, которые массово
совершаются во многих странах, не применяющих исламское право, при
всех имеющихся у них возможностях и материально-техническом



прогрессе!

В Священном Коране 6348 аятов, при этом аятов о наказаниях не более
десяти, но и те предписаны с предельной мудростью Знающим, Сведущим.
Неужели человек упустит возможность получать удовольствие от чтения и
применения этой жизненной программы, которую многие немусульмане
считают уникальной, только потому, что он не понимает глубинного
смысла десятка аятов?

سؤال وجواب حول الإسلام
Source: https://www.mawthuq.net/demo/qa/ru/show/77/
Arabic Source: https://www.mawthuq.net/demo/qa/ar/show/77/
Sunday 25th of January 2026 10:45:22 PM

https://www.mawthuq.net/demo/qa/ru/show/77/
https://www.mawthuq.net/demo/qa/ar/show/77/

