
Зачем Бог сотворил людей,
если Он в них не нуждается?

Когда человек очень богат и предельно щедр, он приглашает родных и
друзей на угощение.

Однако эти наши качества не идут ни в какое сравнение с прекрасными и
совершенными качествами Всевышнего. Он — Милостивый и Милующий,
Дарующий и Щедрый. Он сотворил нас для поклонения Ему, для того чтобы
помиловать нас, сделать счастливыми и одарить нас, если мы будем
поклоняться только Ему, будем покорны Ему и станем исполнять Его
веления. Все прекрасные человеческие качества — лишь следствия Его
качеств.

Он сотворил нас и наделил нас способностью выбирать. И мы либо
выбираем путь покорности и поклонения, либо отрицаем Его
существование и выбираем путь ослушания и бунтарства.

«Я сотворил джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись
Мне [и не поклонялись никому иному]. Я не хочу от них никакого удела и
не хочу, чтобы они кормили Меня. Поистине, Аллах является Наделяющим
уделом, Обладающим могуществом, Мощным»[34]. Сура 51
«Рассеивающие», аяты 56–58.

Что же касается вопроса о самодостаточности Всевышнего, о том, что Он
не нуждается в Своих творениях, то это утверждено в Откровении и это
признаёт наш разум.

«Поистине, Аллах не нуждается в мирах!» Сура 29 «Паук», аят 6.

Если подойти к вопросу рационально, то известно, что Творцу
совершенства присуще абсолютное совершенство, а к качествам
абсолютного совершенства относится и отсутствие потребности в других,
поскольку потребность в ком-то или в чём-то — изъян, который не может
быть присущ Всевышнему.

Всевышний наделил свободой выбора только джиннов и людей. И Он



почтил человека возможностью обращаться к Нему напрямую и абсолютно
добровольно поклоняться Ему Одному. Посредством этого человек
осуществляет то, ради чего Творец и поставил его во главе всех творений.

Познание Господа миров осуществляется через знакомство с Его
прекрасными именами и возвышенными качествами, которые делятся на
две основные категории.

Есть имена красоты — это все качества, связанные с милостью, прощением
и добротой. Это Милостивый, Милующий, Дарующий удел, Одаряющий,
Добрый, Благодетельный и так далее.

А есть имена величия — это все качества, связанные с силой, могуществом,
величием. Это Великий, Могущественный, Одолевающий, Забирающий,
Принижающий и тому подобные.

Следствием нашего познания качеств Всемогущего и Великого Творца
становится наше поклонение Ему таким образом, как это приличествует
Его величию, прославление Его и признание того, что Он свободен от
всего, что не приличествует Ему, в стремлении снискать Его милость и
избежать Его гнева и наказания. Поклонение Ему заключается в
исполнении Его велений и соблюдении Его запретов, а также в
преображении и благоустройстве земли. Таким образом, земная жизнь —
это экзамен и испытание для человека, дабы люди показали своё истинное
лицо и проявили свои различия, и Господь возвысил богобоязненных,
заслуживших быть наместниками на земле и попасть в Рай в мире вечном,
тогда как нечестивых ждёт позор в этом мире и наказание в Аду в мире
вечном.

«Поистине, всё, что есть на земле, Мы сделали украшением для неё, чтобы
испытать людей: чьи деяния окажутся лучше»[36]. Сура 18 «Пещера», аят
7.

У сотворения человека есть два аспекта.

Один связан с человеком. Он разъясняется в Коране самым ясным образом.
Это поклонение Аллаху ради преуспеяния — Рая.



Второй связан с Всевышним Творцом. Это смысл сотворения. Мы знаем, что
это прерогатива Его и никого из Его творений, ведь наше знание
ограничено, тогда как Его знание абсолютно. Сотворение человека,
смерти, воскрешения и загробной жизни — лишь небольшая часть
сотворённого, и это действие присуще только Ему и не присуще никому
иному — ни ангелам, ни людям, ни кому бы то ни было иному.

Ангелы спросили Господа своего об этом, когда Он сотворил Адама, и
Аллах дал им окончательный и ясный ответ. Так, Всевышний Аллах сказал:

«Вот твой Господь сказал ангелам: “Я поставлю на земле наместника”. Они
сказали: “Неужели Ты поселишь там того, кто будет распространять
нечестие и проливать кровь, тогда как мы прославляем Тебя хвалой и
возвеличиваем Тебя?” Он сказал: “Поистине, Я знаю то, чего вы не
знаете”»[37]. Сура 2 «Корова», аят 30.

Из ответа Аллаха на вопрос ангелов — что Он знает то, чего они не знают,
— можно сделать несколько выводов. Смысл сотворения человека и
мудрость, в этом сотворении заключённая, — всё это связано с Всевышним
и никак не связано с творениями. Ведь Всевышний: «Делает что
пожелает»[38]. И ещё: «Его не спрашивают о том, что Он совершает, а они
будут спрошены»[39]. И причина сотворения людей заключается в знании
Аллаха, и ангелам эта причина неизвестна. А поскольку это связано с
абсолютным знанием Аллаха, то именно Ему известен смысл данного
действия и никто из творений не может узнать его иначе как с Его
позволения. Сура 85 «Созвездия», аят 16. Сура 21 «Пророки», аят 23.

سؤال وجواب حول الإسلام
Source: https://www.mawthuq.net/demo/qa/ru/show/11/
Arabic Source: https://www.mawthuq.net/demo/qa/ar/show/11/
Wednesday 11th of February 2026 06:41:47 PM

https://www.mawthuq.net/demo/qa/ru/show/11/
https://www.mawthuq.net/demo/qa/ar/show/11/

